## Réflexions Majlis 1 2ème Muharram al-Haram - 1447H

Al-Da'i al-Ajal al-Fatimi, Syedna Aali Qadr Mufaddal Saifuddin TUS, annonce que, cette année, *Ashara Mubaraka* sera un voyage depuis les confins de l'univers — depuis *al-Falak al-Muheet*, l'Orbite Enveloppante — jusqu'à la Terre, là où Imam Husain *AS* posa son front béni en prosternation pour notre salut.

Syedna TUS souligne que l'univers, et tout ce qu'il contient, ont été créés par Allah Taʿala selon un savoir préalable et non pas par tâtonnement ou expérimentation. Chaque entité a été placée exactement à sa juste place, sans qu'il soit nécessaire de la réexaminer. De la même manière, les fondements et principes de la foi ont été établis délibérément, parfaitement et sans défaut. Syedna TUS cite *Syedna al-Mu'ayyad al-Shirazi RA* qui affirme qu'une seule et unique source divine a créé les cieux et la terre. Ainsi une symbiose entre l'orientation religieuse et la vie mondaine est établie.

Syedna TUS énumère les neuf **aflak** (sphères célestes). La plus éloignée de la Terre est *al-Falak al-Muheet*, la sphère la plus extérieure qui englobe l'univers tout entier. Vient ensuite *Falak al-Buruj*, la sphère des étoiles fixes. Puis suivent les orbites planétaires, dans un ordre décroissant : *Zuhal* (Saturne), *Mushtari* (Jupiter), *Mirreekh* (Mars), *Shams* (le Soleil), *Zuhrah* (Vénus), *'Utarid* (Mercure), et *Qamar* (la Lune). Syedna TUS, en évoquant les dires du 44º *Dai al Mutlaq* Syedna Mohammed Ezzuddin RA, affirme qu'au même titre que les planètes physiques influencent le domaine temporel, la hiérarchie des *aflak* spirituels influence les âmes et les guide vers l'au delà.

Syedna TUS nous rappelle que cette année marque les 500 ans du transfert de Dawat depuis le Yémen vers Sidhpur en Inde, un privilège accordé par le 24º Dai al Mutlaq, Syedna Yusuf Najmuddin RA. Syedna TUS pense aux nombreux Mumineen originaires de Sidhpur résidant aujourd'hui à Madras. Il relate que Syedna Najmuddin RA — dont le nom contient « Najm » (étoile) — avait établi exactement 24 boutiques pour les mumineen à Sidhpur, en référence aux 24 heures nécessaires à la rotation céleste de al-Falak al-Muheet.

Il y a cent ans, en 1347H, Syedna Taher Saifuddin RA prend le *misaq* de Syedna Mohammed Burhanuddin RA à Surat. Syedna TUS raconte qu'à la veille de *Milad Mubarak* de Syedna Burhanuddin RA — le 20° Rabi al-Akhar 1347 H — une cérémonie majestueuse est organisée à Al Jamea-tus-Saifiyah. Les *mumineen* rassemblés sont éclatants dans leurs élégantes tenues blanches. Un *bethak* (trône) royal a été conçu pour l'occasion : façonné à Mumbai, il est orné de versets coraniques, des noms des *Khamsat Athaar AS* et de symboles de justice et de force. Syedna Taher Saifuddin RA prend le *misaq* de son fils, Syedna Burhanuddin RA, qui lorsqu'il reçoit le nom de Burhanuddin, se lève et exécute *tasleem* — de la manière distinguée qui lui était propre — puis se prosterne en gratitude auprès de son illustre père. Après le *misaq*, Syedna Burhanuddin RA est honoré d'un châle et du titre de Mumin Bāligh. Syedna Mufaddal Saifuddin TUS se remémore avec émotion la manière toute unique qu'avait Syedna Burhanuddin RA de faire *tasleem* devant Syedna Taher Saifuddin RA.

Il y a cinquante ans, en 1397H, Syedna Mohammed Burhanuddin RA a tenu les *waaz* de *Ashara Mubaraka* à Madras. Syedna al-Dai al-Ajal TUS cite un *bayaan mubarak* de Syedna Burhanuddin RA

relatant la longue attente des mumineen de Madras qui présentaient leur 'araz depuis plusieurs années. Grâce à leur mohabbat, leur sincérité et leur attachement, les préparatifs de Ashara Mubaraka ont été accomplis rapidement.

Syedna TUS rappelle que ce *Ashara Mubaraka* de Madras fut le douzième depuis que Syedna Burhanuddin RA avait été investi comme *Dai Mutlaq*. Cette année marque également, par coïncidence, son douzième *Ashara Mubaraka* en tant que *Dai Mutlaq*. « Douze plus douze, dit-il, font vingt-quatre. » Le thème de ce *Ashara Mubaraka* rendra hommage au 24<sup>e</sup> et 47<sup>e</sup> *Dai Mutlaq* et remerciera les 51<sup>e</sup> et 52<sup>e</sup> *Dai Mutlaq* pour leurs bénédictions. Comme le *Falak al-Muheet*, grâce à leur *qalbat ilaahiyyah* — un terme désignant la rotation cosmique du *Falak al-Muheet* — les *Duat Mutlageen* AS transforment les vies des *mumineen* en les transportant de ce monde-ci vers l'au-delà.

Syedna TUS se remémore la grâce du 24° *Dai Mutlaq*, Syedna Yusuf Najmuddin RA et les bénédictions du 47° *Dai*, Syedna Abdulqadir Najmuddin RA, ainsi que les faveurs de Syedna Taher Saifuddin RA et Syedna Mohammed Burhanuddin RA. Ces *Duat* ont véritablement élevé les *mumineen* du terrestre vers le céleste.

Cette année, en 1447H, les mawa iz de Ashara Mubaraka, insiste Syedna TUS, invitent les mumineen, muminaat et leurs enfants à contempler l'ordre et l'organisation de la Création; à acquérir les sciences et à y rester fermement attachés, tout en progressant dans les différents domaines de la connaissance. Ces mawa iz porteront sur le thème des neuf sphères célestes. Celles-ci influencent la création dès la naissance. Leur rayonnement touche aussi les astres de la foi, par lesquels les mumineen prononcent le misaaq et entrent dans le cercle de Dawat. Il précise que le jour de Ashura, au moment de 'asr, l'attention se portera sur la Terre elle-même. C'est sur elle que les sphères célestes exercent leur influence. Et c'est sur elle que Imam Husain AS, étoile divine, est venu afin d'élever d'innombrables âmes vers les cieux, non seulement ce jour-là mais jusqu'à aujourd'hui.

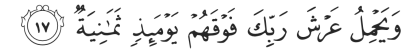
Syedna TUS insiste tout particulièrement sur la nécessité de comprendre le lien entre science et foi. Un jour, Syedna Taher Saifuddin RA est interrogé : les avancées scientifiques nuisent-elles à la foi ? Il répond que lorsqu'on les considère avec justesse et qu'on les comprend avec clarté, science et foi ne s'opposent pas, elles s'accordent. La science ne fait que dévoiler ce que la foi sait déjà. S'il y a une contradiction apparente, c'est à cause d'une ignorance, d'un manque de compréhension de la science elle-même. En réalité, en progressant et en se développant, la science ne fait rien d'autre que renforcer la foi.

Syedna TUS loue les vertus des *mumineen*, en les comparant aux étoiles et aux sphères célestes. C'est par leur attachement au *zikr* de Imam Husain AS que les *mumineen* peuvent atteindre un rang élevé et parvenir jusqu'aux cieux. Il souhaite que leur savoir, leurs actions, leur *aqeeda* (conviction), leur comportement, leurs relations, leurs affaires et leur *mohabbat* s'élèvent au même degré de noblesse que le *zikr* de Imam Husain AS. Nul doute que le souhait de Syedna TUS se réalisera.

Syedna TUS se félicite de l'influence positive exercée par les *mumineen* dans leurs communautés respectives. Lors de ses visites dans les petites villes de l'Inde, il remarque que des personnes de diverses autres communautés cherchent à le voir et à l'approcher. Ceci témoigne de la bonté et de la

gentillesse des *mumineen* qu'ils côtoient au quotidien, c'est la forte et bonne impression laissée par les *mumineen* sur ces gens, qui attire ces derniers vers Syedna TUS.

Les orbites planétaires et célestes sont disposées en couches, comme les couches d'un oignon, chacune englobant celle qui se trouve en dessous. Au total, il existe neuf orbites ou sphères célestes. Al-Falak al-Muheet est la sphère céleste la plus externe, également appelée « l'orbite environnante ». Selon la cosmologie fatimide, al-Falak al-Muheet représente le trône (ʿarsh) de Allah TA, qui englobe et surplombe huit autres orbites célestes. Le Quran-e-Majeed décrit cela ainsi :



"Ce jour-là, huit [anges] porteront le trône d'Allah TA au-dessus d'eux". (Juz 29, Surat Al-Haqqa, Ayat 17)

Poursuivant son explication de *al-Falak al-Muhee*t, Syedna TUS détaille cinq caractéristiques-clé et démontre la manière dont ces caractéristiques se manifestent également chez les Wali Allah AS :

- 1. Al-Falak al-Muheet tourne sur lui-même à grande vitesse ;
- 2. Il a une forme parfaitement circulaire;
- 3. Il tourne dans un mouvement parfait et indépendant, tandis que les autres systèmes rotatifs ont besoin d'une force interne, vers le centre pour maintenir leur mouvement (force centripète : force qui maintient un objet dans un mouvement circulaire en l'attirant vers le centre) ;
- 4. Il est complètement transparent ;
- 5. Il est immensément vaste.

Al-Falak al-Muheet est à l'origine de tous les mouvements dans l'univers (1). Si Al-Falak al-Muheet était statique, alors rien dans l'univers ne pourrait bouger. De la même manière, Wali Allah est toujours le premier à agir, guidant les *mumineen* vers l'action en l'initiant lui-même. Par exemple, Rasul Allah SAW a matérialisé le commandement divin du *namaz* en le pratiquant d'abord lui-même et en montrant la méthode du *ruku* et du *sujood*. S'il ne l'avait pas fait, comment les *mumineen* auraient-ils pu comprendre en quoi consiste le *namaz* ?

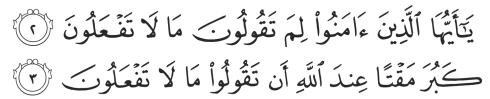
De même, Rasul Allah SAW a mis en œuvre l'instruction d'Allah TA de bâtir un *masjid* en entreprenant, lui-même, la construction. Plusieurs *muslim*, observant Rasul Allah SAW prendre part, lui-même, à l'édification de la mosquée, comprennent que leur hésitation était mal avisée et ont été convaincus de se joindre à la tâche.

Dans un de ses traités, Syedna Abdulqadir Najmuddin RA écrit le vers suivant :

"J'instruis ma communauté à travers la parole et l'action ; car l'action élève la déclaration de celui qui parle."

De nombreuses personnes parlent et mettent en pratique leurs paroles; toutefois, personne ne peut égaler l'élévation des *Awliya Kiraam* AS dans la mise en pratique de ce qu'ils croient et ce qu'ils disent.

Allah Ta'ala déclare:



"O' Mumineen! Pourquoi dites-vous ce que vous ne faites pas ? Qu'il est méprisable aux yeux d'Allah que vous disiez ce que vous ne faites pas !"

Il existe des gens, se réclamant de la noblesse et parlant énormément, mais peu d'actes viennent illustrer leurs dires. Avant l'avènement de l'Islam, certaines personnes s'étaient emparées du puits de la tribu des Banû Thaʿlaba. Le chef de la tribu rassemble les membres de la tribu et les exhorte à agir. L'un dit : « J'achèterai des armes », un autre : « J'achèterai des flèches », et d'autres proposèrent des lances, des arcs et d'autres armes. Bien que chacun ait répété à maintes reprises de grandes déclarations de soutien, personne n'a réellement agi. Après plusieurs jours sans aucune action, le chef de la tribu les convoque à nouveau : « Pourquoi est-ce que j'entends la meule tourner, mais je ne vois aucune farine produite ? » insinuant ainsi que leurs engagements n'étaient que des paroles dépourvues d'action.

Syedna TUS fait remarquer que ceux qui occupent des positions de pouvoir et d'autorité devraient toujours agir conformément aux directives qu'ils donnent ; ce n'est qu'ainsi que leurs paroles prennent corps. Que ce soit un parent, un *aamil*, un *ustaad*, un PDG ... s'il n'incarne pas lui-même les actions et les qualités qu'il exige des autres, comment ceux qui sont sous sa responsabilité pourraient-ils être motivés à le faire ?

« Actions speak louder than words » selon le célèbre dicton. Rasul Allah SAW et Amirul Mumineen AS ont parfaitement illustré cette notion. Plusieurs traditions soulignent l'importance de l'adoration d'Allah, et nul n'a adoré Allah Taʿala avec plus de sincérité et de conviction que Rasul Allah SAW et Maulana Ali AS. Rasul Allah SAW accomplissait tant d'ʿibaadat que son corps développait des callosités du fait des prosternations prolongées.

Al-Falak al-Muheet, le premier et ultime acteur, dont le mouvement est autonome et infatigable, nous enseigne à suivre l'exemple de ceux qui sont les Falak al-Muheet de nos vies. Si nous souhaitons nous rapprocher de ces êtres irréprochables, même être comptés parmi eux, alors il faut s'efforcer d'harmoniser nos actions et notre rythme avec les leurs, bien que cela soit en définitive hors de

portée : en effet, leurs actions n'ont pas d'égales et leur élan est sans pareil ! L'ultime exemple est celui de Imam Husain AS. Face à des épreuves inimaginables, sa patience et sa fermeté demeurent inébranlables. Plus encore, à mesure que l'oppression et l'injustice qu'il affronte s'intensifient, sa patience et sa détermination, elles aussi, s'amplifient.

Syedna Mohammed Burhanuddin RA est un modèle pour les *mumineen*, les guidant vers l'excellence. En 1408H, il fait une importante contribution au fonds du *Qardan Hasana* de Karachi. Son intention est double : aider les *mumineen* à échapper à l'emprise des taux d'intérêts et inciter chacun à contribuer selon ses moyens, individuellement et collectivement.

Syedna TUS évoque une autre caractéristique du Falak al-Muheet : sa forme circulaire (2). Elle symbolise l'humilité. Quand on s'incline devant Allah TA, le corps forme naturellement un arc, un cercle — reflet physique de la soumission intérieure. Cette forme évoque aussi la compassion : celle que montrent des parents aimants en se penchant avec tendresse vers leurs enfants.

Dans le domaine du *deen*, le *Wali Allah* AS, incarnation du *Falak al-Muheet*, manifeste aussi ces deux qualités. Il est humble et obéissant envers celui qui le surpasse en rang, tout en faisant preuve de chaleur et d'affection envers les *mumineen* qui sont sous sa protection. L'humilité des *Duat Mutlaqueen* AS apparaît clairement durant la période de *satr*. Ils se désignent uniquement comme *Mamluk Aale Mohammed*. Comme le déclare Syedna Taher Saifuddin RA, ces mots sont gravés dans l'âme et sur le front de chaque *Dai*.

Leur bienveillance envers les *Mumineen* est tout aussi inégalée. À l'époque de Syedna Dawood bin Qutubshah RA, le dissident Sulaiman provoque d'importants troubles en portant sa fausse accusation jusqu'à la cour d'Akbar. Syedna RA se retire alors pour se protéger, mais Akbar exige sa présence et envoie ses émissaires à Ahmedabad. En apprenant que dix *mumineen* sont emprisonnés à Lahore et que leur sort dépend de sa venue, Syedna RA annonce aussitôt son intention de partir. Il déclare qu'il versera son sang pour *Dawat* et pour protéger les *mumineen*.

Syedna TUS poursuit sur la troisième caractéristique de *al-Falak al-Muheet*: il tourne en **un mouvement circulaire parfait et autonome (3)**. Cette qualité lui est exclusive, car tout ce qui tourne a besoin d'une force qui le tire vers le centre (force centripète) pour maintenir sa rotation. Par exemple, une balle lancée se déplace en ligne droite. Pour qu'elle tourne en cercle, elle doit être attachée à une corde et tirée depuis un point central. De la même manière, les Awliya Allah AS relient les *mumineen* au centre par le *muhabbat*, pour s'assurer qu'ils ne s'égarent pas.

La quatrième caractéristique de *al-Falak al-Muheet* est sa *shaffaafiyya* — **sa transparence, sa subtilité et son immatérialité (4)**. Plus on se rapproche de cette sphère céleste extérieure, plus elle devient raffinée et lumineuse. À l'inverse, plus on descend vers le centre de la terre, plus le monde devient *kaseef* — dense, lourd et opaque. Ce principe cosmologique reflète aussi l'état d'un *mumin* en lien avec son Maula : ce n'est pas la proximité physique qui compte, mais l'orientation de l'âme. Une personne peut être physiquement éloignée, mais spirituellement proche, tandis qu'une autre peut se tenir près physiquement et rester éloignée dans son cœur. Pour illustrer cela, Maulana TUS cite l'exemple de ceux qui, bien que présents physiquement, se sont éloignés spirituellement en choisissant de ne pas assister à l'enterrement de Syedna Mohammed Burhanuddin RA. Ce qui

compte réellement, dans ces moments-là, c'est la *tawfiq* — l'inspiration divine — de faire le bon choix. La proximité de l'âme se mesure par le *mohabbat*, et non par les circonstances.

Syedna TUS conclut sur les caractéristiques de *al-Falak al-Muheet* avec sa cinquième qualité : **son immensité (5)**. Il mentionne deux analogies frappantes tirées du *Kitaab al-ʿAalim wa al-Ghulam*. La première analogie compare la Terre, en relation avec *al-Falak al-Muheet*, à une bague jetée dans un désert sans fin. La seconde analogie compare les sphères célestes superposées à un œuf posé dans cette même étendue. En s'appuyant sur ces images, Syedna TUS explique que l'immensité de *al-Falak al-Muheet* dépasse toute compréhension humaine. De la même manière, l'étreinte de Wali Allah AS est sans mesure — elle inclut tous les *mumineen*, peu importe leur condition. Cette réalité se manifeste chez Syedna Mohammed Burhanuddin RA, qui, après avoir réprimandé quelqu'un, exprimait souvent du regret, et se réconciliait immédiatement avec un geste de bonté. Syedna TUS explique que cette miséricorde avait le pouvoir de raviver même ceux qui étaient spirituellement éteints, et de les inclure dans l'étendue de sa compassion.

Vient le moment de se remémorer le *shahadat* d'Imam Husain AS et Maulana TUS invoque les versets du *Wazifa al-Shukr* pour ce récit bouleversant.

Le récit commence au moment où le cheval d'Imam Husain AS s'arrête net, refusant d'avancer davantage. Imam Husain AS chevauche un autre cheval ; lui non plus ne bouge pas. Un troisième reste également immobile. Imam Husain AS essaie ainsi pas moins de sept chevaux, mais aucun n'accepte d'avancer. À cet instant, le *Da'i* d'Imam Husain AS décrit sa réaction : un profond et lourd soupir que Maula TUS reproduit avec émotion sur le *Takht e Imami*. Imam Husain AS demande alors quel est le nom de cet endroit, et plusieurs noms sont donnés. Un ancien habitant du lieu fut consulté très précisément : « Ma question est la suivante : quel est le nom exact de l'endroit où se tient mon cheval ? » Le vieux cheikh répondit que ce lieu s'appelait « Karbala » ! En entendant cela, Imam Husain AS s'exclama : « *Karb* (détresse) et *balaa* (épreuve) ! »

Syedna TUS relate le dernier adieu, lors duquel Imam Husain AS regarde son *shahzada* et *mansoos*, Imam Ali Zain al-Abideen AS. Maulatona Umme Kulthum AS rapporte qu'il ne cessait de pleurer en le contemplant. Il savait tous les tourments, endurés jusqu'alors par les *Ahle Bayt* et les *Ashaab*, qui allaient désormais s'abattre sur lui seul. Il rédige sa dernière *wasiyyat* (testament), demandant à Imam Ali Zain al-Abidin AS de transmettre son salaam aux fidèles de Madina; de leur assurer qu'il ne les avait pas oubliés dans sa dernière *duaa*. Il leur demande de se souvenir de lui, car désormais c'est devenu son droit : que chacun d'entre eux se souvienne de lui à chaque fois qu'ils prennent de la nourriture ou de l'eau.

Syedna TUS détaille les sanglots de Maulatona Sakina AS, d'un âge encore tendre, devant son père qui lui demande de ne pas pleurer devant lui. Il y aura encore tant de larmes à verser par la suite ! Maulana TUS nous exhorte à imaginer notre propre enfant de cinq ou sept ans en pleurs devant nous; nous serions prêts à tout pour savoir pourquoi notre enfant pleure, ce qu'il veut, et nous serions désespérés de ne pouvoir le consoler ! Comment pourrions-nous supporter de voir notre enfant pleurer devant nous !

Maulana TUS évoque tous ceux qui, à travers le monde, prononcent le wa'az, priant également pour tous ceux qui se sont rassemblés dans les majlis de Ashara Mubaraka. Qu'ils soient ici face à lui ou

ailleurs, ils sont tous avec lui, et nous (ici) sommes tous avec eux. Le premier wa'az mubarak de Ashara Mubaraka se conclut par le shahadat d'Imam Husain AS et l'appel au matam — que chaque individu, jeune ou âgé, oublie sa fatigue pour faire matam. Le Falak al-Muheet ne s'épuise jamais ; puissions-nous nous en inspirer, ainsi que de ceux qui le représentent, priant ardemment qu'Allah Taʿala accorde à notre bien-aimé Maula une longue vie, de bonheur et en bonne santé, jusqu'au jour du Qiyamat.